
222

DOSSIER Patrimonio etílico: 
Paisajes y espacios de 
producción, circulación y 
consumo

A
RT

ÍC
U

LO
 C

IE
N

TÍ
FI

C
O

Editada por el Instituto de Estudios Avanzados 
Universidad de Santiago de Chile

Recibido
14 de marzo de 2025

Aprobado
21 de octubre de 2025

Publicado
27 de enero de 2026

Benjamín Medina Treviño
Universidad Autónoma de Baja California

Tijuana, México
ORCID https://orcid.org/0009-0000-2405-4968

benjamin.medina.trevino@uabc.edu.mx

Indigenous viticulture and emerging wine tourism: 
Social transformations in the Kumiai community
Viticultura indígena e enoturismo emergente: 
Transformações sociais na comunidade kumiai

VITIVINICULTURA 
INDÍGENA Y ENOTURISMO 
EMERGENTE: 
TRANSFORMACIONES 
SOCIALES EN LA 
COMUNIDAD KUMIAI

Cómo citar
Medina Treviño, B. (2026). Vitivinicultura 
indígena y enoturismo emergente: 
Transformaciones sociales en la 
comunidad kumiai. RIVAR, 13(38), 222-239, 	
https://doi.org/10.35588/9tgbac98

Volumen 13, número 38, 222-239, enero 2026
ISSN 0719-4994

Artículo de investigación
https://doi.org/10.35588/9tgbac98

https://orcid.org/0009-0000-2405-4968
mailto:benjamin.medina.trevino@uabc.edu.mx
https://doi.org/10.35588/9tgbac98
https://doi.org/10.35588/9tgbac98


223

PALABRAS CLAVE
Vitivinicultura, pueblos 
indígenas, territorio, 
enoturismo.

KEYWORDS
Vitiviniculture, indigenous 
people, territory, wine 
tourism.

PALAVRAS-CHAVE
Vitivinicultura, povos 
indígenas, território, 
enoturismo.

RESUMO
Este estudo analisa o processo de patrimonialização do vinho nas comunidades 
indígenas kumiai de San José de la Zorra e San Antonio Necua, na Baixa Califórnia. 
Com uma abordagem qualitativa baseada em análise documental, observação 
e entrevistas, investiga-se como a vitivinicultura foi adotada como estratégia 
de desenvolvimento sustentável e de fortalecimento identitário. O vinho foi 
ressignificado culturalmente, articulando produção artesanal, enoturismo 
e práticas comunitárias. O estudo destaca benefícios como diversificação 
econômica e visibilidade cultural, além de abordar desafios persistentes, como 
acesso limitado a recursos, infraestrutura insuficiente e participação desigual na 
indústria vinícola regional.

ABSTRACT
This study examines the heritage-making process of wine in the Kumiai 
indigenous communities of San José de la Zorra and San Antonio Necua, in Baja 
California. Using a qualitative approach that incorporates documentary analysis, 
field observation, and interviews, this study explores how viticulture has been 
adopted as a strategy for sustainable development and identity reinforcement. 
Wine has been culturally reinterpreted, linking artisanal production, wine tourism, 
and community practices. The study highlights benefits such as economic 
diversification and cultural visibility, while also addressing persistent challenges 
related to limited access to resources, inadequate infrastructure, and unequal 
participation in the regional wine industry.

RESUMEN
Este estudio analiza el proceso de patrimonialización del vino en las comunidades 
indígenas kumiai de San José de la Zorra y San Antonio Necua, en Baja California. 
A través de un enfoque cualitativo con análisis documental, observación y 
entrevistas, se examina cómo la vitivinicultura se ha integrado como estrategia de 
desarrollo sostenible y de fortalecimiento identitario. El vino ha sido resignificado 
culturalmente, articulando producción artesanal, enoturismo y prácticas 
comunitarias. Se destacan beneficios como la diversificación económica y la 
visibilidad cultural, así como desafíos persistentes, en torno a acceso a recursos, 
infraestructura y participación equitativa en la industria vinícola regional.



224
RIVAR volumen 13, número 38, 2026: 222-239 • ISSN online 0719-4994
Instituto de Estudios Avanzados, Universidad de Santiago de Chile

Benjamín Medina Treviño
Vitivinicultura indígena y enoturismo emergente: 
Transformaciones sociales en la comunidad kumiai

Introducción

La cultura kumiai, originaria del noroeste de México, mantiene una relación estrecha con su 
entorno natural, basada en una cosmovisión que combina lo espiritual, ecológico y social. 
Sus prácticas tradicionales —como la caza, la recolección y el cultivo de plantas silvestres— 
reflejan un profundo conocimiento del ecosistema bajacaliforniano, transmitido de gene-
ración en generación mediante relatos, rituales y estructuras comunitarias (Garduño, 2017; 
Gutiérrez-Sánchez y Leyva-Aguilera, 2023). Para ellos, la tierra no es solo un recurso, sino 
parte esencial de su identidad.

Frente a la globalización, el crecimiento agroindustrial y la presión inmobiliaria en el Valle de 
Guadalupe, los kumiai han buscado adaptar sus prácticas sin perder su conexión ancestral 
con el territorio. Una de sus respuestas ha sido integrarse a la vitivinicultura, impulsada por 
el auge de esta industria en Baja California. Aunque el cultivo de la vid no era tradicional, 
su incorporación ha permitido explorar formas de sustentabilidad y autonomía económica, 
combinando saberes ancestrales con nuevas oportunidades (Cornejo-Denman et al., 2023). 
Este proceso se relaciona con casos similares en otras comunidades indígenas del mundo, 
donde la agricultura tradicional se ha resignificado como forma de resistencia cultural. En 
España, por ejemplo, se han conservado variedades ancestrales de uva mediante prácticas 
agrícolas históricas (Tello et al., 2024). Asimismo, los rankülche en Argentina y los bribri en 
Costa Rica han incorporado productos como el vino y el cacao a procesos de patrimonia-
lización que impulsan el desarrollo local y refuerzan la identidad cultural (Arias-Hidalgo y 
González, 2020; Giacomasso, 2017).

En el caso kumiai, el cultivo de la vid comienza a verse como una forma de mantener su re-
lación con la tierra. La Tabla 1 compara prácticas agrícolas y vitivinícolas de distintas comu-
nidades indígenas, mostrando que los kumiai han adoptado técnicas sostenibles como el 
uso de plantas nativas y la gestión de corredores naturales. Ello los vincula con experiencias 
como la de los apatani en India o los pueblos indígenas de América del Norte, que integran 
conocimientos tradicionales con prácticas regenerativas. Tales coincidencias respaldan la 
idea de que una vitivinicultura artesanal y colectiva puede alinearse con los valores cultu-
rales indígenas.

Tabla 1. Comparativa de vitivinicultura y agricultura indígena
Table 1. Comparison of indigenous vitiviniculture and agriculture

Comunidad Prácticas tradicionales Importancia cultural Prácticas sostenibles

Kumiai (Baja California) Uso de plantas silvestres, manejo de 
recursos naturales.

Conexión profunda con la tierra, 
identidad cultural.

Uso sustentable de corredores 
naturales, biodiversidad.

Pueblos originarios 
americanos

Intercultivo «Tres hermanas», salud del 
suelo.

Identidad cultural, compromiso 
comunitario.

Biodiversidad, conservación 
del suelo.

Apatani (India) Agricultura sostenible, diversidad de 
cultivos.

Equilibrio ecológico, patrimonio 
cultural.

Agrobiodiversidad, manejo 
comunitario.

Bishnoi (India) Protección de la vida silvestre, gestión de 
recursos naturales.

Administración ambiental, valores 
culturales.

Conservación de la 
biodiversidad, prácticas 
sustentables.

Fuente: elaboración propia. Source: own elaboration.



225
RIVAR volumen 13, número 38, 2026: 222-239 • ISSN online 0719-4994

Instituto de Estudios Avanzados, Universidad de Santiago de Chile

Benjamín Medina Treviño
Vitivinicultura indígena y enoturismo emergente: 
Transformaciones sociales en la comunidad kumiai

La patrimonialización, entendida como el proceso mediante el cual ciertas prácticas y 
productos son reconocidos como parte del patrimonio cultural de una comunidad (Givre, 
2015), constituye un eje central para interpretar esta transformación. En el ámbito vitiviní-
cola, este proceso ha permitido reconocer variedades tradicionales de uva como bienes 
culturales, valorando sus formas de cultivo, su vínculo con el paisaje y su rol identitario en 
diversas regiones (Tello et al., 2024). Para los kumiai, este proceso aún está en construcción, 
pero se vislumbran signos de apropiación cultural del vino como símbolo de adaptación, 
resiliencia y proyección social.

La Tabla 2 muestra que la patrimonialización de la viticultura en contextos indígenas con-
templa impactos diversos. En Valle del Sol se conservaron técnicas tradicionales; en los Va-
lles Calchaquíes se impulsó la economía local con la venta de vino (Hafner y Rainer, 2017), y 
entre los Bribri, el cacao fortaleció saberes y cultura (Arias-Hidalgo y González, 2020). Estas 
experiencias destacan cómo el reconocimiento patrimonial puede fortalecer la identidad 
cuando se mantiene bajo control de las propias comunidades.

Tabla 2. Impacto de la patrimonialización en la viticultura en contextos indígenas
Table 2. Impact of heritage-making on viticulture in indigenous contexts

Región Impacto en la viticultura Resignificación cultural

Valle del Sol, 
Boyacá

Preservación de variedades de uva tradicionales y 
técnicas de vinificación (Espinosa, 2008).

Revitalización de prácticas tradicionales y 
construcción de nuevas identidades culturales.

Valles 
Calchaquíes, 
Argentina

Promoción de las economías locales a través de la 
producción de vino (Hafner y Rainer, 2017).

Reconocimiento de la viticultura como parte 
del patrimonio cultural de la región.

Pueblo Bribri, 
Costa Rica

Diversificación de fuentes de ingresos para 
familias indígenas (Arias-Hidalgo y González, 
2020).

Recuperación y conservación de las tradiciones 
como signos únicos de identidad.

Fuente: elaboración propia. Source: own elaboration.

El proceso de patrimonialización vitivinícola en comunidades indígenas, como la kumiai, 
enfrenta tensiones derivadas de la mercantilización cultural, que puede distorsionar el sen-
tido original de las prácticas e imponer intereses externos (Maraña, 2022; Sepúlveda y Licui-
me, 2024). Por ello, es fundamental que esta transformación refuerce la autonomía cultural 
y territorial. Esta investigación analiza cómo las comunidades de San José de la Zorra y San 
Antonio Necua han incorporado el vino como parte de un proceso de adaptación identi-
taria, explorando su potencial como herramienta de desarrollo culturalmente sostenible a 
partir de la agricultura, el territorio y el enoturismo.

Área de estudio: Baja California, México

La historia del cultivo de la vid en Baja California se remonta al siglo XVII, cuando los misio-
neros jesuitas introdujeron las primeras cepas. Desde entonces, la región ha consolidado 
una importante industria vinícola, particularmente en el Valle de Guadalupe, que hoy con-
centra más del 90% de la producción nacional de vino (Ruiz et al., 2015; Zepeda y Lagarda, 
2010). Dicho crecimiento ha sido favorecido por condiciones climáticas óptimas, avances 
tecnológicos y una demanda creciente de vinos mexicanos tanto a nivel nacional como 
internacional.



226
RIVAR volumen 13, número 38, 2026: 222-239 • ISSN online 0719-4994
Instituto de Estudios Avanzados, Universidad de Santiago de Chile

Benjamín Medina Treviño
Vitivinicultura indígena y enoturismo emergente: 
Transformaciones sociales en la comunidad kumiai

No obstante, la expansión acelerada de esta industria ha generado tensiones, especial-
mente para las comunidades indígenas que habitan estos territorios, como los kumiai. El 
desarrollo de la vitivinicultura y del turismo ha transformado profundamente la región, ge-
nerando presión sobre los recursos naturales y los territorios tradicionales. En particular, el 
acceso al agua y el uso del suelo agrícola han sido temas críticos que afectan directamente 
a las comunidades originarias. Frente a estas transformaciones, los kumiai de San José de 
la Zorra y San Antonio Necua han comenzado a participar en la producción de vino no solo 
como una fuente alternativa de ingresos, sino también como una herramienta para fortale-
cer su identidad cultural mediante la patrimonialización del vino como producto simbólico 
y económico.

Estas comunidades ubicadas en la zona norte de Baja California, dentro del área geográfica 
del Valle de Guadalupe, pertenecen a una región de clima mediterráneo, suelos minerales 
y alta biodiversidad, lo que la hace ideal para el cultivo de la vid (Zepeda y Lagarda, 2010; 
Ruiz et al., 2015). Sin embargo, la transformación del territorio a través del turismo enológi-
co y los modelos productivos industriales ha generado desafíos para la subsistencia de los 
pueblos indígenas, quienes tradicionalmente han mantenido una relación sustentable con 
su entorno.

Históricamente asentados en estos territorios, los kumiai han construido una identidad cul-
tural basada en el manejo responsable de los recursos y una cosmovisión profundamente 
ligada a la tierra (Garduño, 2017). Su participación en la vitivinicultura ha evolucionado: de 
ser trabajadores en viñedos ajenos, han pasado a desarrollar proyectos propios como el 
Viñedo Kumiay en San José de la Zorra y la Cava Kak Nua en San Antonio Necua. Aunque 
todavía son iniciativas incipientes, representan un esfuerzo claro de apropiación cultural 
del vino como expresión de resistencia y desarrollo (Reyes-Orta et al., 2016).

Además, otros miembros de la comunidad participan en actividades complementarias 
como el enoturismo y la producción artesanal, lo que demuestra una integración económi-
ca diversa sin romper el vínculo con sus valores tradicionales (León-Pozo et al., 2022). Para 
los kumiai, la vitivinicultura es más que una actividad económica: es una estrategia para 
insertarse en dinámicas de mercado desde una posición que respeta sus saberes, historia y 
territorio. El proceso de patrimonialización del vino en estas comunidades refleja, así, una 
transformación cultural que vincula identidad, economía y sostenibilidad (Garduño, 2017; 
Gutiérrez-Sánchez y Leyva-Aguilera, 2023).

Metodología

Este estudio se enmarca en un enfoque cualitativo de carácter exploratorio, con orienta-
ción narrativa e interpretativa. El objetivo fue comprender cómo se ha integrado el vino en 
la cultura de las comunidades kumiai, a partir de los procesos emergentes de apropiación 
simbólica, transformación territorial y valorización identitaria vinculados a la vitivinicultura. 
Para ello, se empleó una estrategia metodológica basada en la triangulación de fuentes: 
análisis documental, entrevistas semiestructuradas y observación directa en campo.

El trabajo de campo se realizó en las comunidades de San José de la Zorra y San Antonio 
Necua, ubicadas en el norte de Baja California. Las observaciones directas permitieron do-
cumentar prácticas agrícolas, actividades turísticas y dinámicas de interacción comunitaria 



227
RIVAR volumen 13, número 38, 2026: 222-239 • ISSN online 0719-4994

Instituto de Estudios Avanzados, Universidad de Santiago de Chile

Benjamín Medina Treviño
Vitivinicultura indígena y enoturismo emergente: 
Transformaciones sociales en la comunidad kumiai

relacionadas con la producción y promoción del vino. Paralelamente, se revisaron fuentes 
documentales sobre la historia vitivinícola regional, el contexto político de los pueblos in-
dígenas y los marcos teóricos de patrimonialización cultural (Zepeda y Lagarda, 2010; Cor-
nejo-Denman et al., 2023).

Se realizaron 19 entrevistas semiestructuradas: nueve con miembros de la comunidad ku-
miai directamente involucrados en la producción o promoción del vino, cinco con produc-
tores vinícolas regionales que han colaborado con estas comunidades, y cinco con espe-
cialistas en vitivinicultura, desarrollo rural y turismo cultural. En todos los casos, se solicitó 
el consentimiento informado de manera verbal y se garantizó la confidencialidad de los 
testimonios. Por razones éticas, se optó por mantener el anonimato completo de los infor-
mantes para garantizar la confidencialidad, conforme a los acuerdos éticos establecidos 
con las comunidades participantes.

El análisis se realizó mediante una lógica inductiva, permitiendo que las categorías emer-
gieran de las narrativas y observaciones de campo. Fueron identificados cuatro ejes: (i) re-
significación cultural del vino; (ii) apropiación comunitaria de la vitivinicultura; (ii) vínculos 
entre producción artesanal y territorialidad, y (4) tensiones del enoturismo como estrate-
gia de valorización. Tales categorías permitieron interpretar los significados atribuidos al 
vino por los actores locales. La perspectiva de los kumiai fue central, desde una perspecti-
va participativa que valora su conocimiento como base para un desarrollo culturalmente 
sostenible.

El enfoque adoptado dialoga con investigaciones previas sobre procesos de patrimoniali-
zación en comunidades indígenas que han integrado productos agrícolas a su identidad 
cultural, como el cacao en el pueblo bribri de Costa Rica (Arias-Hidalgo y González, 2020) o 
el vino en los Valles Calchaquíes de Argentina (Hafner y Rainer, 2017). Esas referencias com-
parativas permitieron contextualizar los hallazgos y reforzar la pertinencia de una perspec-
tiva situada y participativa.

Resultados

La historia de la vitivinicultura en Baja California muestra la evolución agrícola y cultural de 
la región. Desde que los misioneros jesuitas introdujeron la vid en el siglo XVIII con fines 
litúrgicos, la producción de vino ha experimentado etapas de crecimiento, estancamiento y 
modernización. Tras la expulsión de los jesuitas en 1767, la actividad vitivinícola disminuyó, 
pero resurgió a finales del siglo XIX con un enfoque comercial (Zepeda y Lagarda, 2010). La 
incorporación de nuevas variedades de uva y tecnologías de vinificación marcó el inicio de 
un proceso de profesionalización del sector (Ruiz et al., 2015). Pese al crecimiento sostenido 
en las últimas décadas, la industria vinícola enfrenta desafíos estructurales, como la escasez 
de agua, la competencia con vinos importados y la falta de políticas públicas específicas 
(Cota-Cota et al., 2024). Para responder a estos retos, muchos productores han adoptado 
innovaciones como el riego por goteo, el uso de insumos orgánicos y técnicas de mínima 
intervención, en tanto estrategias que buscan mantener un equilibrio entre productividad 
agrícola y sostenibilidad ambiental, adaptándose a las demandas del mercado global.

Actualmente, el Valle de Guadalupe produce cerca del 90% del vino mexicano (Zepeda y 
Lagarda, 2010). Su éxito se debe en gran medida a las condiciones edafoclimáticas favora-



228
RIVAR volumen 13, número 38, 2026: 222-239 • ISSN online 0719-4994
Instituto de Estudios Avanzados, Universidad de Santiago de Chile

Benjamín Medina Treviño
Vitivinicultura indígena y enoturismo emergente: 
Transformaciones sociales en la comunidad kumiai

bles: clima mediterráneo, suelos minerales y altitud adecuada para la maduración de cepas 
como Cabernet Sauvignon, Nebbiolo y Tempranillo. Además, el crecimiento del enoturis-
mo ha sido un factor decisivo. La denominada Ruta del Vino ha generado una oferta turís-
tica basada en la combinación de degustaciones, gastronomía y cultura regional (Baltazar 
Ramos y Molina Martínez, 2023).

Este modelo ha dinamizado la economía local, estimulando la apertura de nuevas bode-
gas y generando empleos en servicios turísticos y gastronómicos. También ha reforzado la 
percepción del vino como símbolo identitario de Baja California. Instituciones como Provi-
no BC, universidades y el Consejo Mexicano del Vino han contribuido a profesionalizar el 
sector (Meraz Ruiz y Maldonado Radillo, 2016). Sin embargo, subsisten limitaciones como la 
escasa infraestructura para exportación, dificultades de financiamiento y la necesidad de 
diversificar los canales de comercialización (Cota-Cota et al., 2024).

Tradicionalmente, el consumo de vino en México era limitado frente a bebidas como la cer-
veza o el tequila. En las últimas décadas, sin embargo, el vino ha registrado un crecimiento 
anual del 12% en su demanda, impulsado por campañas educativas y una mayor oferta de 
eventos enológicos (Ruiz et al., 2015), un cambio que ha permitido que el vino se consolide 
como producto de prestigio y símbolo cultural (Baltazar Ramos y Molina Martínez, 2023).

En este contexto, la participación de las comunidades kumiai en la producción de vino 
representa una transformación significativa. De dedicarse a la caza y la recolección, han 
pasado a incorporar el cultivo de la vid y la elaboración artesanal como parte de una estra-
tegia de adaptación cultural y económica (Garduño, 2017; Gutiérrez-Sánchez y Leyva-Agui-
lera, 2023). Dicha transición implica no solo un cambio agrícola, sino una resignificación del 
vino como símbolo de identidad. A través del acceso a asesoría técnica, el desarrollo del 
enoturismo y la apropiación simbólica del vino, las comunidades de San José de la Zorra 
y San Antonio Necua han iniciado un proceso de patrimonialización que articula cultura, 
territorio y desarrollo (Givre, 2015; Arias-Hidalgo y González, 2020; Hafner y Rainer, 2017).

El trabajo de campo revela que la producción de vino en las comunidades kumiai no res-
ponde únicamente a intereses comerciales, sino que se ha convertido en un medio de rea-
firmación cultural. Mediante etiquetas en lengua indígena, diseños elaborados por miem-
bros de la comunidad e ilustraciones que reflejan su cosmovisión, el vino ha adquirido un 
carácter identitario. Su incorporación en festividades locales, actividades turísticas viven-
ciales y proyectos educativos interculturales refuerza esta resignificación cultural, sin omitir 
que este proceso no está exento de tensiones.

Persisten también limitaciones importantes, como la falta de infraestructura adecuada, el 
acceso desigual a recursos de producción y la presión del desarrollo inmobiliario sobre 
los territorios agrícolas. Además, existe el riesgo de una mercantilización excesiva de los 
elementos culturales, que podría desvirtuar su sentido original (Maraña, 2022; Sepúlveda y 
Licuime, 2024). Tal como ocurrió en el caso de la comunidad diaguita en Chile, los procesos 
de patrimonialización pueden generar conflictos por el control del territorio entre comuni-
dades, gobiernos y actores privados (Sepúlveda y Licuime, 2024).

Pese a estos desafíos, las comunidades kumiai han impulsado estrategias resilientes que les 
han permitido integrar la producción de vino dentro de un modelo de desarrollo propio. El 



229
RIVAR volumen 13, número 38, 2026: 222-239 • ISSN online 0719-4994

Instituto de Estudios Avanzados, Universidad de Santiago de Chile

Benjamín Medina Treviño
Vitivinicultura indígena y enoturismo emergente: 
Transformaciones sociales en la comunidad kumiai

trabajo colectivo, la transmisión de conocimientos entre generaciones y la construcción de 
redes externas de colaboración han sido factores clave para esta apropiación. El vino, más 
que un producto, se ha convertido en una herramienta narrativa que expresa resistencia, 
adaptación y afirmación cultural ante un entorno en constante transformación.

Tradicionalmente, los kumiai han sustentado su vida en prácticas como la caza, la recolec-
ción y la agricultura básica, profundamente conectadas con su visión del mundo y el cono-
cimiento ecológico ancestral (Gutiérrez-Sánchez y Leyva-Aguilera, 2023). Mas la globaliza-
ción y el crecimiento de la industria vitivinícola en Baja California han generado presiones 
que han motivado a la comunidad a explorar nuevas estrategias económicas (Cornejo-Den-
man et al., 2023). Las entrevistas realizadas muestran que la transición hacia la viticultura ha 
sido gradual y responde tanto a necesidades económicas como al deseo de reconectar con 
el territorio. Un productor lo resume así: «Antes trabajábamos en otros viñedos, pero ahora 
estamos aprendiendo a hacer nuestro propio vino».

Actualmente, proyectos como el Viñedo Kumiay en San José de la Zorra y la Cava Kak Nua 
en San Antonio Necua son ejemplos de esta iniciativa. Aun así, continúan enfrentando obs-
táculos relacionados con el acceso al agua y la falta de capacitación técnica. Una integrante 
de la comunidad señala: «El agua sigue siendo un problema grande. Es difícil competir con 
las grandes vinícolas, pero estamos buscando formas de aprovechar lo que tenemos». La 
incorporación del vino en estas comunidades responde a múltiples factores: la expansión 
del mercado vitivinícola, el apoyo de programas de desarrollo y las oportunidades deriva-
das del turismo cultural. Para los kumiai, el vino ha abierto caminos para diversificar ingre-
sos, mantener su vínculo con la tierra y fortalecer su visibilidad identitaria.

El desarrollo de la viticultura en las comunidades kumiai ha contado con el apoyo de aseso-
ría técnica y programas de formación para pequeños productores indígenas. No obstante, 
persisten limitaciones importantes en financiamiento, infraestructura y respaldo institucio-
nal. Algunas bodegas regionales han facilitado vínculos iniciales, pero el camino hacia una 
viticultura con identidad comunitaria sigue enfrentando obstáculos estructurales. Uno de 
los hallazgos clave es la diversidad de percepciones sobre el vino dentro de la comunidad. 
Al respecto, una entrevistada comenta: «Para muchos, el vino es un medio para generar 
ingresos, pero también se está convirtiendo en un símbolo de identidad. Representa la 
conexión con la tierra y con su historia».

Esta resignificación revela que el vino empieza a ser visto como una expresión cultural. Al 
mismo tiempo, hay posturas críticas. Un entrevistado señala: «No todos están convencidos 
de que el vino sea parte de nuestra cultura, pero estamos construyendo un nuevo signifi-
cado para él. Ahora forma parte de nuestra historia». Estas tensiones muestran que la pro-
ducción vinícola es parte de un proceso colectivo en evolución, donde el vino se integra de 
forma negociada a la narrativa identitaria kumiai.

La elaboración de vino ha favorecido la interacción entre los kumiai y visitantes, principal-
mente mediante el enoturismo. Dicha apertura ha fortalecido el orgullo identitario, como 
señala un grupo familiar entrevistado: «La gente viene y quiere probar nuestro vino, pero 
también quiere conocer nuestra historia. Eso nos motiva a seguir adelante y a compartir 
quiénes somos». El vino se convierte así en un medio de visibilización y afirmación cultural.



230
RIVAR volumen 13, número 38, 2026: 222-239 • ISSN online 0719-4994
Instituto de Estudios Avanzados, Universidad de Santiago de Chile

Benjamín Medina Treviño
Vitivinicultura indígena y enoturismo emergente: 
Transformaciones sociales en la comunidad kumiai

El análisis de los discursos muestra que este proceso es complejo y multidimensional, ya 
que involucra factores económicos, históricos y culturales. La adopción de la vitivinicultura 
ha requerido superar desafíos estructurales —como la escasez de recursos y la falta de for-
mación técnica—, al tiempo que abre nuevas oportunidades para fortalecer la identidad 
colectiva y diversificar la economía local. Un ejemplo destacado es el Viñedo Kumiai en San 
José de la Zorra, iniciado en 2008, que refleja tanto una consolidación productiva como una 
apropiación simbólica del vino dentro de la comunidad. Sin embargo, esta integración no 
ha sido homogénea.

Mientras algunos ven el vino como algo ajeno, otros lo resignifican como parte de su histo-
ria. Por ello, la patrimonialización del vino no debe entenderse solo como transformación 
productiva, sino como una estrategia de resistencia simbólica y continuidad cultural. Esta 
experiencia demuestra la capacidad de la comunidad para reinterpretar elementos exter-
nos desde sus propios marcos culturales, fortaleciendo su vínculo territorial y su agencia 
colectiva (Reyes-Orta et al., 2016).

La patrimonialización del vino en la cultura kumiai es un proceso en construcción, donde 
esta bebida ha comenzado a resignificarse como parte de su patrimonio cultural. No se tra-
ta de una simple adopción externa, sino de una reelaboración simbólica que vincula el vino 
con valores identitarios propios. La cosmovisión kumiai, basada en una relación espiritual 
con la tierra como eje de su organización social y cultural (Gutiérrez-Sánchez y Leyva-Agui-
lera, 2023), ha sido clave para reinterpretar la viticultura desde una lógica indígena.

Aunque el vino no formaba parte de su tradición ancestral, ha adquirido un nuevo significa-
do dentro de la comunidad. Para varios de sus integrantes, representa una herramienta de 
resistencia frente a procesos históricos de exclusión y un medio para reconstruir una identi-
dad indígena contemporánea. Así lo expresa un productor de San José de la Zorra: «Antes, 
el vino no era algo nuestro, pero ahora lo estamos haciendo parte de nuestra historia. Es 
una manera de demostrar que podemos adaptarnos sin dejar de ser kumiai».

Desde una perspectiva teórica, patrimonializar implica apropiarse simbólicamente de bie-
nes o prácticas que, a través de procesos históricos y culturales, se integran al patrimonio 
comunitario (Garduño, 2017; Tello et al., 2024). En este marco, la vitivinicultura kumiai ha 
trascendido lo económico, transformándose en una forma de expresión cultural. El paso de 
ser mano de obra en viñedos ajenos a desarrollar proyectos propios refleja una afirmación 
política y cultural (Reyes-Orta et al., 2016).

Además, esta actividad ha visibilizado la cultura kumiai en espacios donde antes estaba au-
sente, como indica Diego Ruiz, de Bodegas de Santo Tomás: «El vino les ha dado una nueva 
forma de contar su historia. Ahora la gente llega interesada en su cultura, no solo en com-
prar una botella». En contraste con el modelo industrial dominante del Valle de Guadalupe, 
la producción vinícola kumiai se distingue por su enfoque artesanal, familiar y comunitario. 
Este modelo entrelaza conocimientos tradicionales, vínculos afectivos y valores colectivos, 
reforzando su identidad cultural y posicionando al vino como símbolo de continuidad te-
rritorial e innovación desde lo propio.

Estas prácticas se expresan no solo en la manera en que se produce el vino, sino también en 
su presentación y simbolismo. La Figura 1 muestra las etiquetas de los vinos de la cava Kak 



231
RIVAR volumen 13, número 38, 2026: 222-239 • ISSN online 0719-4994

Instituto de Estudios Avanzados, Universidad de Santiago de Chile

Benjamín Medina Treviño
Vitivinicultura indígena y enoturismo emergente: 
Transformaciones sociales en la comunidad kumiai

Nua, un proyecto vinícola de San Antonio Necua, donde se refleja de manera explícita la 
centralidad de la familia y la identidad kumiai. Las ilustraciones hechas a mano representan 
a familiares directos de los productores, reafirmando la conexión afectiva con el producto 
y su origen. Además, los nombres de los vinos, escritos en lengua kumiai o inspirados en 
la vida cotidiana de la comunidad, funcionan como vehículos de transmisión cultural. Este 
tipo de representación gráfica y simbólica convierte al vino no solo en un producto de con-
sumo, sino en una forma de contar historias, preservar memorias y compartir una visión del 
mundo propia. Así, el vino kumiai se convierte en un medio de patrimonialización activa, 
donde la producción agrícola se articula con la identidad y la agencia cultural.

Figura 1. Línea de vinos de Cava Kak Nua, en la comunidad de San Antonio Necua
Figure 1. Cava Kak Nua wine line in the San Antonio Necua community

Fuente: fotografía del autor. Source: author’s photograph.

Uno de los aspectos más destacados en el desarrollo de la vitivinicultura kumiai es la com-
binación de saberes tradicionales con técnicas modernas, lo que ha permitido construir 
un modelo productivo diferenciado del industrial. A diferencia de las bodegas del Valle de 
Guadalupe, los kumiai emplean prácticas sustentables como el uso mínimo de agroquí-
micos, la selección manual de uva y la elaboración artesanal sin maquinaria pesada. Tales 
decisiones, tomadas dentro del ámbito familiar, priorizan el respeto al entorno y la calidad 
por encima de la producción en masa. Como señala una académica entrevistada, «los ku-
miai están aprendiendo a hacer vino de forma profesional, pero sin perder su esencia. Están 
desarrollando su propio estilo, con prácticas más sustentables y respetuosas con la tierra».

El vínculo con el territorio es central en este modelo. Para los kumiai, la tierra no es solo un 
espacio productivo, sino un paisaje cultural con profundo significado espiritual e históri-



232
RIVAR volumen 13, número 38, 2026: 222-239 • ISSN online 0719-4994
Instituto de Estudios Avanzados, Universidad de Santiago de Chile

Benjamín Medina Treviño
Vitivinicultura indígena y enoturismo emergente: 
Transformaciones sociales en la comunidad kumiai

co (Gutiérrez-Sánchez y Leyva-Aguilera, 2023). El viñedo representa una forma de habitar, 
cuidar y transmitir la identidad a nuevas generaciones. El vino, aunque no ha desplazado a 
las bebidas tradicionales, ha sido incorporado a festividades y eventos comunitarios como 
símbolo de orgullo colectivo. Como expresa un integrante de San Antonio Necua, «noso-
tros nunca habíamos pensado en el vino como algo nuestro, pero ahora lo vemos como 
una parte de lo que hacemos y lo que podemos compartir con los demás».

Este proceso se enmarca en una lógica de patrimonialización, donde una actividad pro-
ductiva se transforma en un signo de cohesión social y expresión cultural (Reyes-Orta et 
al., 2016). La vitivinicultura ha permitido que los kumiai fortalezcan su arraigo territorial y 
encuentren alternativas económicas. Una académica lo resume así: «El vino ha permitido 
que los kumiai mantengan su conexión con la tierra. Antes, muchos tenían que salir a bus-
car trabajo en otros lados, pero ahora pueden quedarse y trabajar su propio viñedo». Esta 
actividad contribuye al reconocimiento de sus derechos territoriales y a evitar el despojo 
(Cornejo-Denman et al., 2023).

Los kumiai demuestran cómo una actividad inicialmente ajena puede ser apropiada me-
diante procesos de resignificación cultural. El vino se ha convertido no solo en un recurso 
económico, sino en un símbolo de resiliencia, identidad y visibilización. A través de prác-
ticas locales y narrativas propias, estas comunidades han diferenciado su producción del 
modelo comercial convencional, construyendo una relación cultural profunda con esta be-
bida. Si bien aún enfrentan desafíos como el acceso a recursos y la consolidación comercial, 
la experiencia vitivinícola kumiai representa un proceso emergente que apunta hacia un 
modelo de desarrollo basado en el arraigo territorial, la identidad indígena y la sostenibili-
dad cultural.

El enoturismo como estrategia de valorización cultural

En la comunidad kumiai, el enoturismo se ha convertido en una estrategia clave para la 
valorización cultural, al posicionar el vino no sólo como un producto económico, sino tam-
bién como un medio de expresión identitaria y herramienta de comunicación simbólica. 
En las comunidades de San José de la Zorra y San Antonio Necua, el vino se incorpora en 
narrativas locales que fortalecen el vínculo con el territorio, revitalizan la memoria colecti-
va e integran elementos de la cosmovisión indígena en las experiencias turísticas. Dichas 
prácticas resignifican la vitivinicultura como un proceso patrimonial en construcción, que 
permite la transmisión intergeneracional de saberes, el reconocimiento externo de su he-
rencia cultural y la afirmación de su presencia histórica en la región (Reyes-Orta et al., 2016; 
Garduño, 2017).

Las actividades enoturísticas en estas comunidades incluyen visitas guiadas, degustacio-
nes con relatos sobre el proceso productivo, talleres de cestería, gastronomía tradicional 
y venta de artesanías. Están dirigidas a turistas interesados en experiencias auténticas y 
sostenibles. De todos modos, este modelo conlleva tensiones: la excesiva mercantilización 
puede desvirtuar prácticas culturales y generar presiones sobre la comunidad, además de 
provocar desigualdad en la distribución de beneficios (Sepúlveda y Licuime, 2024; Maraña, 
2022).



233
RIVAR volumen 13, número 38, 2026: 222-239 • ISSN online 0719-4994

Instituto de Estudios Avanzados, Universidad de Santiago de Chile

Benjamín Medina Treviño
Vitivinicultura indígena y enoturismo emergente: 
Transformaciones sociales en la comunidad kumiai

En Baja California, el enoturismo es una industria consolidada. Para los kumiai representa 
una fuente de ingresos, pero también una vía para el fortalecimiento identitario y el reco-
nocimiento territorial. Desde un enfoque teórico, el enoturismo combina el disfrute del 
vino con la inmersión en las tradiciones y el paisaje local (Ruiz et al., 2015). En este marco, 
los kumiai han adoptado el enoturismo como estrategia de diversificación económica y 
como herramienta para posicionar su patrimonio cultural dentro de la industria vitivinícola.

El modelo adoptado por estas comunidades prioriza la conservación del paisaje y las prác-
ticas agrícolas sostenibles. Una turoperadora lo explica así: «El enoturismo no solo es una 
fuente de ingresos, sino que también permite a la comunidad mantener el control sobre 
su territorio. Si ellos pueden atraer visitantes con experiencias auténticas, tienen menos 
presión para vender sus tierras o emigrar». La combinación de producción vinícola y tu-
rismo contribuye a un modelo de desarrollo sostenible que promueve el arraigo, el uso 
responsable de recursos y la participación de las nuevas generaciones (Gutiérrez-Sánchez 
y Leyva-Aguilera, 2023).

El Viñedo Kumiai, en San José de la Zorra, ofrece experiencias que vinculan la producción 
de vino con la difusión activa de la herencia cultural. Como muestran las Figuras 2 y 3, las 
etiquetas de sus vinos incorporan elementos gráficos que aluden al entorno natural, a la 
vida cotidiana kumiai y al papel de la mujer, reforzando el carácter comunitario del pro-
yecto. Palabras como auka (saludo), shaak spiruar (mujer fuerte) y ja tñur say (agua amarga) 
reflejan una apropiación lingüística del producto y su resignificación simbólica.

Son decisiones no solo estéticas, sino políticas y pedagógicas: las etiquetas funcionan 
como instrumentos de patrimonialización, traduciendo el relato identitario al lenguaje del 
mercado. En las degustaciones guiadas se narra el proceso del vino desde una perspectiva 
comunitaria, destacando la participación familiar y las técnicas artesanales. A ello se su-
man actividades culturales como talleres de cestería, demostraciones culinarias y venta de 
joyería artesanal, lo que diversifica la economía local y convierte el vino en un vehículo de 
diálogo intercultural. Como afirma una investigadora, «el enoturismo para los kumiai no es 
solo vender vino, sino compartir su forma de vida. Cuando los visitantes llegan a San José 
de la Zorra o San Antonio Necua, aprenden sobre su cultura y su conexión con la tierra». 
Así, el enoturismo se configura como una forma de patrimonialización activa, donde la 
comunidad presenta y fortalece su identidad desde su propia voz, en diálogo con públicos 
externos.



234
RIVAR volumen 13, número 38, 2026: 222-239 • ISSN online 0719-4994
Instituto de Estudios Avanzados, Universidad de Santiago de Chile

Benjamín Medina Treviño
Vitivinicultura indígena y enoturismo emergente: 
Transformaciones sociales en la comunidad kumiai

Figura 2. Línea de vino tinto del Viñedo Kumiay
Figure 2. Red wine line from Kumiay Vineyard

Fuente: fotografía del autor. Source: author’s photograph.

Figura 3. Línea de rosado del Viñedo Kumiay
Figure 3. Rosé wine line from Kumiay Vineyard

Fuente: fotografía del autor. Source: author’s photograph.



235
RIVAR volumen 13, número 38, 2026: 222-239 • ISSN online 0719-4994

Instituto de Estudios Avanzados, Universidad de Santiago de Chile

Benjamín Medina Treviño
Vitivinicultura indígena y enoturismo emergente: 
Transformaciones sociales en la comunidad kumiai

Las experiencias enoturísticas desarrolladas por la comunidad kumiai han incrementado 
su visibilidad dentro del circuito turístico de Baja California, destacándose por ofrecer pro-
puestas auténticas frente a modelos más comerciales. Como señala Diego Ruiz, «hay un 
creciente interés en experiencias más auténticas. La gente ya no solo quiere probar vino, 
sino conocer las historias detrás de él, y eso es lo que hace tan valioso el turismo con los ku-
miai». No obstante, estos avances también enfrentan desafíos importantes que requieren 
atención para asegurar la sostenibilidad del modelo.

Según la Tabla 3, el enoturismo ha generado beneficios como la diversificación económica, 
el fortalecimiento identitario y la valorización cultural, aunque plantea retos estructura-
les importantes, especialmente en lo ambiental y territorial. La expansión desmedida de 
infraestructura turística en zonas vitivinícolas ha sido señalada como una amenaza para 
la vocación agrícola regional; la urbanización asociada puede desplazar el uso de suelos 
agrícolas y comprometer la sostenibilidad futura del vino. Reorientar el desarrollo hacia 
modelos sustentables y comunitarios, con límites claros a la carga turística, protección del 
agua y conservación de tierras agrícolas, permitiría consolidar una estrategia de equilibrio. 
Así, el enoturismo podría integrarse como complemento a la vitivinicultura, sin sustituirla 
ni erosionar su base territorial y productiva.

Tabla 3. Impacto del enoturismo en la comunidad kumiai
Table 3. Impact of wine tourism on the Kumiai community

Aspectos Beneficios Desafíos

Diversificación 
económica

Generación de nuevas fuentes de ingreso 
a través del enoturismo comunitario.
Inclusión de jóvenes y mujeres en 
actividades productivas no agrícolas.
Reducción parcial de la dependencia de 
trabajos temporales en viñedos externos.

Carencia de infraestructura básica (vías de 
acceso, sanitarios, señalización) para recibir 
visitantes de forma constante y segura.
Riesgo de que el turismo se convierta en 
la única alternativa económica, generando 
dependencia y vulnerabilidad ante la 
estacionalidad.

Fortalecimiento de la 
identidad cultural

Revalorización de prácticas tradicionales 
a través de su integración en experiencias 
turísticas.
Visibilización de la lengua, la gastronomía 
y las artesanías en contextos de 
interacción intercultural.
Consolidación del vino como símbolo de 
identidad y continuidad cultural.

Necesidad urgente de capacitación en 
narrativas culturales, gestión turística y 
sostenibilidad para evitar distorsiones o 
simplificaciones culturales.
Posible presión para «exhibir» la cultura 
en función del gusto turístico, generando 
tensiones en la comunidad sobre qué y cómo 
representar su identidad.

Visibilidad y 
reconocimiento

Posicionamiento de los kumiai como 
actores activos en el desarrollo económico 
y cultural de la región.
Reconocimiento del vino como parte de 
su patrimonio cultural emergente.

Riesgo de sobreexplotación de recursos 
naturales y desplazamiento del uso agrícola 
del suelo debido al crecimiento turístico no 
regulado.
Necesidad de una gestión territorial 
equilibrada que priorice la sustentabilidad de 
la vitivinicultura tradicional.

Fuente: elaboración propia. Source: own elaboration.

El enoturismo ha tomado un papel clave en las comunidades kumiai, al ofrecer una alterna-
tiva de desarrollo sostenible que permite diversificar su economía sin perder su identidad. 
A través de experiencias basadas en el vino y la cultura, han fortalecido su presencia en la 
industria vitivinícola de Baja California. Para asegurar su viabilidad a largo plazo, se requie-
ren mejoras en infraestructura, capacitación comunitaria y manejo responsable de recur-
sos. Como señala un turoperador: «El reto es hacerlo bien, que el turismo beneficie a la co-



236
RIVAR volumen 13, número 38, 2026: 222-239 • ISSN online 0719-4994
Instituto de Estudios Avanzados, Universidad de Santiago de Chile

Benjamín Medina Treviño
Vitivinicultura indígena y enoturismo emergente: 
Transformaciones sociales en la comunidad kumiai

munidad sin cambiar su esencia. Si logramos eso, el enoturismo puede ser una herramienta 
poderosa para el futuro de los kumiai». Este crecimiento muestra cómo una actividad ini-
cialmente externa puede convertirse en una vía de empoderamiento cultural y económico, 
garantizando la continuidad del legado kumiai en un contexto contemporáneo.

Discusión

La experiencia vitivinícola de las comunidades kumiai de San José de la Zorra y San Antonio 
Necua constituye un ejemplo significativo de patrimonialización en contextos indígenas, 
donde una actividad productiva inicialmente ajena ha sido resignificada culturalmente. 
Más que una mera adopción técnica, el vino ha sido integrado desde las lógicas propias 
de cada comunidad, articulando estrategias familiares, narrativas identitarias y prácticas 
de sostenibilidad. En San José de la Zorra, destaca un viñedo consolidado desde 2008 con 
fuerte control comunitario del proceso productivo; mientras que en San Antonio Necua, 
el énfasis recae en la visibilización cultural a través del diseño simbólico de sus etiquetas, 
como el uso de términos en lengua kumiai y la centralidad de la familia como eje narrativo.

Desde la teoría de la patrimonialización (Garduño, 2017; Tello et al., 2024), esta apropiación 
se interpreta como una estrategia de resistencia cultural, donde el vino funciona como me-
dio de expresión territorial e identitaria. Al igual que en experiencias como la del pueblo 
Bribri en Costa Rica (Arias-Hidalgo y González, 2020) o los Valles Calchaquíes en Argentina 
(Hafner y Rainer, 2017), los kumiai han articulado autonomía económica y visibilización cul-
tural mediante prácticas agroproductivas con anclaje local. Sin embargo, persisten desafíos 
estructurales que limitan su sostenibilidad: falta de infraestructura, dependencia de acto-
res externos para la capacitación técnica y ausencia de políticas públicas con enfoque in-
tercultural. Además, la expansión turística desregulada en el Valle de Guadalupe amenaza 
la vocación agrícola y el equilibrio territorial (Cota-Cota et al., 2024). Como señalan Sepúl-
veda y Licuime (2024) y Maraña (2022), la mercantilización cultural puede conllevar riesgos 
de simplificación identitaria. Por ello, el caso kumiai subraya que el éxito del enoturismo 
indígena no depende solo del mercado, sino del fortalecimiento organizativo, el control 
comunitario y el reconocimiento de sus marcos culturales propios.

Conclusión

El proceso de patrimonialización del vino en la comunidad kumiai constituye una expe-
riencia emergente de resignificación cultural, donde la vitivinicultura ha sido incorporada 
como una estrategia de desarrollo con anclaje territorial e identitario. A través del enoturis-
mo y la producción vinícola, las comunidades de San José de la Zorra y San Antonio Necua 
han proyectado su cultura hacia públicos externos, fortaleciendo su visibilidad regional 
y generando beneficios concretos como la diversificación económica, la participación de 
mujeres y jóvenes, y la creación de microemprendimientos con valor simbólico y cultural. 
Dichas dinámicas reflejan una forma de agencia colectiva frente a los retos de un entorno 
turístico en expansión.

No obstante, como advierten Garduño (2017) y Maraña (2022), la patrimonialización implica 
más que la visibilización simbólica: requiere apropiación comunitaria, transmisión gene-
racional y consolidación en las prácticas sociales cotidianas. En este sentido, el vino aún 



237
RIVAR volumen 13, número 38, 2026: 222-239 • ISSN online 0719-4994

Instituto de Estudios Avanzados, Universidad de Santiago de Chile

Benjamín Medina Treviño
Vitivinicultura indígena y enoturismo emergente: 
Transformaciones sociales en la comunidad kumiai

no puede considerarse plenamente patrimonializado en el contexto kumiai, pues su sig-
nificado no ha sido adoptado de forma homogénea y su integración permanece en cons-
trucción. Si bien algunos sectores lo resignifican como símbolo de orgullo cultural, otros 
mantienen posturas más críticas o distantes.

Experiencias comparables, como el cacao en el pueblo Bribri (Arias-Hidalgo y González, 
2020) o la viticultura indígena en los Valles Calchaquíes (Hafner y Rainer, 2017), demues-
tran que la consolidación de una práctica como patrimonio requiere tiempo, participación 
comunitaria sostenida y políticas públicas respetuosas de la autonomía cultural. En el caso 
kumiai, persisten desafíos estructurales como el acceso limitado a infraestructura, finan-
ciamiento y formación técnica que obstaculizan el desarrollo equitativo del enoturismo. 
Por ello, se requiere un acompañamiento institucional con enfoque intercultural y políticas 
inclusivas que fortalezcan las capacidades organizativas de los productores. Solo mediante 
un proceso colectivo y contextualizado, el vino podrá consolidarse como un verdadero 
patrimonio cultural vivo de la comunidad kumiai.

Declaración de autoría

Benjamín Medina Treviño: Conceptualización, curación de datos, análisis formal, capta-
ción de fondos, investigación, metodología, administración del proyecto, recursos, softwa-
re, supervisión, validación, visualización, redacción – borrador original y redacción – revi-
sión y edición.

Referencias

Arias-Hidalgo, D. y González, M.M. (2020). Patrimonio cultural inmaterial indígena: 
Análisis de las potencialidades turísticas de los simbolismos del cacao del pueblo 
bribri (Talamanca, Costa Rica). Cuadernos de Turismo, 46, 505-530. 			 
DOI 10.6018/TURISMO.451941

Baltazar Ramos, V. y Molina Martínez, R. (2023). Análisis comparativo de las empresas 
vitivinícolas exportadoras de Valle de Guadalupe y el resto de las empresas 
vitivinícolas de Baja California: Una contrastación empírica. Revista Nicolaita de 
Estudios Económicos, 17(1), 83-133. DOI 10.33110/rnee.v17i1.336

Cornejo-Denman, L., Romo-León, J.R. y Lutz-Ley, A. (2023). Traditional agricultural 
practices and their contribution to habitat quality and carbon storage in arid 
Northwest Mexico: A social-ecological approach in the Rio Sonora sub-watershed. 
Ecology and Society, 28(1), 18. DOI 10.5751/ES-13676-280118

Cota-Cota, C., Cabrera-Flores, M., León-Pozo, A. y Peris-Ortiz, M. (2024). Advances 
in marketing innovation to enhance resilience in the wine industry in Mexico: 
A comprehensive analysis. En C. Popescu, J. Martínez-Falcó, B. Marco-Lajara, E. 
Sánchez-García y L. Millán-Tudela (Eds.), Economics and Environmental Responsibility 
in the Global Beverage Industry (pp. 1-19). IGI Global. 					   
DOI 10.4018/979-8-3693-2149-2.ch001

https://doi.org/10.6018/TURISMO.451941
https://doi.org/10.33110/rnee.v17i1.336
https://doi.org/10.5751/ES-13676-280118
https://doi.org/10.4018/979-8-3693-2149-2.ch001


238
RIVAR volumen 13, número 38, 2026: 222-239 • ISSN online 0719-4994
Instituto de Estudios Avanzados, Universidad de Santiago de Chile

Benjamín Medina Treviño
Vitivinicultura indígena y enoturismo emergente: 
Transformaciones sociales en la comunidad kumiai

Garduño, E. (2017). Cartografía simbólica sobre el territorio tradicional de los kumiai. 
Desacatos Revista de Antropología Social, 26(2), 121-140. DOI 10.29340/55.1806

Giacomasso, M.V. (2017). Patrimonio cultural indígena: Representaciones y prácticas 
rankülches en Pueblo Ranquel (Argentina). Revista Austral de Ciencias Sociales, 33, 
123-139. DOI 10.4206/rev.austral.cienc.soc.2017.n33-07

Givre, O. (2015). Patrimonialisations croisées: Jeux d’échelles et enjeux de développement. 
Presses Universitaires de Lyon.

Gutiérrez-Sánchez, C. y Leyva-Aguilera, C. (2023). Wild food and traditional knowledge 
of the Kumiai from Baja California. En A. Casas y J.J. Blancas Vázquez (Eds.), 
Ethnobotany of the Mountain Regions of Mexico (pp. 169-196). Springer. 		
DOI 10.1007/978-3-030-99357-3_7

Hafner, R. y Rainer, G. (2017). Resourcing Salta: Viticulture, soy farming and the contested 
commodification of land. Die Erde Journal of the Geographical Society of Berlin, 148(2-
23), 121-133. DOI 10.12854/ERDE-148-43

León-Pozo, A., Robinson Trápaga, D.G., Cabrera-Flores, M.R. y Collins-García, R. (2022). 
Emprendimientos vitivinícolas en comunidades indígenas nativas: Una visión 
de desarrollo incluyente para los valles de Baja California. En A. León-Pozo, D.G. 
Robinson Trápaga, M.R. Cabrera-Flores y R. Collins-García, La industria vitivinícola 
mexicana en el siglo XXI: Retos económicos, sociales y ambientales (pp. 481-508). 
Repositorio CETYS. https://repositorio.cetys.mx/handle/60000/1488

Maraña, M. (2022). Patrimonio mundial: Contradicciones y dificultades para las comunidades 
locales y pueblos indígenas. Revista PH, 107, 357-359. DOI 10.33349/2022.107.5210

Meraz Ruiz, L. y Maldonado Radillo, S.E. (2016). Influencia de la oferta de actividades de 
enoturismo en la competitividad de las micro, pequeñas y medianas vinícolas de la 
Ruta del Vino del Valle de Guadalupe, BC, México. Revista Global de Negocios, 4(1), 
47-59.

Reyes-Orta, M., Olague, J.T., Lobo Rodríguez, M.O. y Cruz Estrada, I. (2016). Importancia 
y valoración de los componentes de satisfacción en la experiencia enológica en 
Valle de Guadalupe, Ensenada, Baja California: Contribuciones al proceso de gestión 
sustentable. Revista de Análisis Turístico, 22, 39-55.

Ruiz, L.M., Radillo, S.E.M., Rivera, B.R.G. y Barón, M.C.R. (2015). Characterization of the 
wineries of the wine route of Valle de Guadalupe, Baja California, Mexico. European 
Scientific Journal, 11(16), 90-101.

Sepúlveda, M.S. y Licuime, L.A. (2024). Conflictual transactions in the field of 
patrimonialization: The case of the Diaguita community of Alto del Carmen, Chile. 
Sociedad y Territorio, 5(9), 112-142. DOI 10.22370/syt.2024.9.4232

https://doi.org/10.29340/55.1806
https://doi.org/10.29340/55.1806
https://doi.org/10.4206/rev.austral.cienc.soc.2017.n33-07
https://doi.org/10.1007/978-3-030-99357-3_7
https://doi.org/10.12854/ERDE-148-43
https://repositorio.cetys.mx/handle/60000/1488
https://repositorio.cetys.mx/handle/60000/1488
https://doi.org/10.33349/2022.107.5210
file:///Users/alejandraleon/Desktop/RIVAR%2038%20/%20
https://doi.org/10.22370/syt.2024.9.4232


239
RIVAR volumen 13, número 38, 2026: 222-239 • ISSN online 0719-4994

Instituto de Estudios Avanzados, Universidad de Santiago de Chile

Benjamín Medina Treviño
Vitivinicultura indígena y enoturismo emergente: 
Transformaciones sociales en la comunidad kumiai

Tello, J., Galán, Á., Martínez-Zapater, J.M. y Casanova, A.R. (2024). Genetic fingerprinting 
reveals how traditional farming practices aided to preserve ancient table grape 
varieties in Almería (southeastern Spain). Plants, People, Planet, 6, 1453-1478. 	
DOI 10.1002/ppp3.10537

Zepeda, L.S. y Lagarda, A.M. (2010). Vino de calidad: Base de desarrollo endógeno en 
el Valle de Guadalupe, Baja California. Revista de Estudios Fronterizos, 22(44), 85-110. 
DOI 10.17428/rfn.v22i44.852

https://doi.org/10.1002/ppp3.10537
file:///Users/alejandraleon/Desktop/RIVAR%2038%20/%20
https://doi.org/10.17428/rfn.v22i44.852

	_Hlk192183830
	_Hlk192186129
	_Hlk192186964
	_Hlk192187279
	_Hlk192252366
	_Hlk218075287
	_Hlk218075287
	_Hlk218075287
	_Hlk218075287
	_Hlk218075287
	_Hlk218075287
	_Hlk192052794
	_Hlk189584073
	_Hlk190943914
	_Hlk187072223
	_Ref192609262
	_Hlk191890281
	_Hlk192493059
	_Ref188890355
	_Ref188952197
	_Ref188955159
	_Ref189041798
	_Hlk192616975
	_Hlk218075287
	_Hlk218075287
	_Hlk218075287
	_Hlk218075287
	_Hlk218075287
	_Hlk22061316
	_Hlk218075287
	_Hlk218075287
	_adyw9df4euv8
	_kuriet5mpw1
	_bonuyexz2sgp
	_rs84zxomtzek
	_5kgvgx1a80ul
	_8q05ztkoxm14
	_Hlk218075287
	_gjdgxs
	_1fob9te
	_3ig8wjs03dpn
	_adyw9df4euv8
	_kuriet5mpw1
	_bonuyexz2sgp
	_rs84zxomtzek
	_5kgvgx1a80ul
	_8q05ztkoxm14
	_Hlk218075287
	_dbqgvyb4j0jk
	_Hlk190798696
	_Hlk143259673
	_Hlk218075287
	_Hlk191915052
	_Hlk218075287
	_Hlk192631285
	_Hlk192380637
	_Hlk192382048
	_Hlk192381358
	_Hlk218075287
	_Hlk192611590
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_Hlk192678908
	_Hlk218075287
	_Hlk218075287

